
Unhaltbare Visionen
Vom Implodieren einer Weltsicht

Noch vor einigen Jahren erschien die soziale und ökologische Transformation unserer 
Gesellschaft als eine realistische Möglichkeit. Heute sehen wir massive Gegenbewegungen 
und Rückschritte. Wie verändert sich unser Selbstverständnis in solchen Zeiten? Und wie 
kann uns eine Haltung der Demut neue Wege des Seins und Gestaltens eröff nen?

Ea
rl

y 
Sp

ri
n

g,
 Y

an
g 

Yo
n

gl
ia

n
g,

 2
01

9,
 G

ic
le

e 
Pr

in
t

Hi
ld

eg
ar

d 
Ku

rt M it »Unhaltbarkeit: Auf dem Weg in 
eine andere Moderne« legte der 
Politikwissenschaftler  Ingolfur 

Blühdorn 2024 eine Analyse vor, die wahr-
lich aus der Komfortzone holt. Sie trägt 
denselben Untertitel wie Ulrich Becks ein-
flussreiches Buch »Risikogesellschaft« von 
1986. Beck sah diese »andere Moderne« als 
»Zweite Moderne« im Sinne einer erneu-
ten Aufklärung mit postmaterialistischen 
und emanzipatorischen Werten, ausgehend 
vom heilsamen Schock der ökologischen 
Krise. Einer Logik der »reflexiven Mo-
dernisierung« folgend und angetrieben 

von der Zivilgesellschaft seien die west-
lichen Länder quasi unaufhaltsam dabei, 
eine neue Form des ökologischen wie de-
mokratischen Fortschritts zu entwickeln. 
Dieses »öko-emanzipatorische Projekt« 
einer Transformation hin zu nachhalti-
gen Wirtschafts- und Lebensweisen hat 
sich Blühdorn zufolge inzwischen als »Il-
lusion« entpuppt – unhaltbar.  

Das zeige sich nicht zuletzt im stumpf 
gewordenen »Mobilisierungsnarrativ« 
vom drohenden Untergang der Mensch-
heit: Auch wenn die ökologischen Bedro-
hungen heute tatsächlich akuter denn je 

sind, wirke dieses Narrativ allenfalls noch 
bei denen, die nicht zur Kenntnis nehmen 
wollen, dass die »spätmodernen« Gesell-
schaften in Wahrheit längst andere Wege 
eingeschlagen hätten, nämlich die einer 
»nachhaltigen Nicht-Nachhaltigkeit«, so 
der Titel eines seiner früheren Bücher. 

Selbstwiderspruch des »öko-
emanzipatorischen Projekts«
Anstelle der erwarteten ökologischen Kipp-
punkte – oder vielmehr vor ihnen – errei-
chen wir gegenwärtig soziale Kipppunkte, 

52 EVOLVE 49 | 2026



verbunden mit einer allerorts unter Druck 
geratenden Demokratie. Hierzu arbeitet 
Blühdorn einen zentralen Selbstwider-
spruch des »öko-emanzipatorischen Pro-
jekts« heraus: Die Gesellschaften, in denen 
es sich entfaltete, hätten eine Subjekt-
zentrierung – mit Ansprüchen auf Frei-
heit, Selbstverwirklichung und so wei-
ter – vorangetrieben, ohne dass es je ein 
überzeugendes und verbindliches Narrativ 
der Selbstbegrenzung gegeben habe. So 
sei längst auch für links-liberale Schich-
ten und Milieus ein gewisser materieller 
Wohlstand wichtig. Und Begrenzungen 
individueller Handlungsmöglichkeiten 
würden als unerträgliche Beschneidung 
der eigenen Freiheit und Autonomie erlebt. 
Keinen allgemeinen Imperativ mehr als 
gesellschaftliche Autorität anzuerkennen, 
erschwert ohne Zweifel die unerlässliche 
Kompromissbildung und den Konsens in 
demokratischen Gesellschaften.

Eine der Schlussfolgerungen von »Un-
haltbarkeit«: Nicht das Ende der Welt zeich-
net sich derzeit ab – sondern das Ende der 
»westlichen Moderne« als liberale Welt-
ordnung, verbunden mit dem Aufkom-
men einer »Dritten Moderne«, die aller 
Erwartung nach eine autoritär-autokrati-
sche Gesellschaft asiatischer Prägung sein 
werde. Übrig bleibt nur noch, die Resilienz 
der Gesellschaft für die kommenden Ka-
tastrophen zu erhöhen.

Eine kollektive Demütigung
Seit dem Erscheinen von Blühdorns Ana-
lyse erleben wir eine nachgerade schwin-
delerregende Beschleunigung dieser Ten-
denzen. Nicht nur in Deutschland werden 
unlängst erst schwer erkämpfte Nachhal-
tigkeitsziele nun eins ums andere nach-
rangig, zugunsten von Wirtschaftswachs-
tum und Aufrüstung. Und jüngst die neue 
Nationale Sicherheitsstrategie der US-Re-
gierung – ein Schock: Man wolle den »un-
realistischen Utopismus«, der in Europa am 
Werk sei, »korrigieren« und werde dafür 
mit »patriotischen«, sprich rechtspopu-
listischen und rechtsextremen Parteien 
in Europa kooperieren. Die USA erklären 
sich offen zu einem Gegenspieler der EU.

Von den darin sich abzeichnenden im-
mensen Unwägbarkeiten und vielfältigen 
Bedrohungen hier einmal abgesehen: Mit 
all diesen Entwicklungen implodiert ge-
wissermaßen die Weltsicht derer, die sich 
seit Jahrzehnten für die Verwirklichung 
einer ökologisch-sozialen Transformation 
engagieren. Waren wir nicht überzeugt, so 
etwas wie die Avantgarde, die Pioniere ei-
ner sozial und ökologisch befriedeten Ge-
sellschaft zu sein? Und können wir von uns 

behaupten, auf der Höhe dessen zu sein, 
was die heutige Sachlage erfordert? Wie im 
Zeitraffer vollzieht sich so etwas wie der 
stille Zusammenbruch unserer Grundan-
nahmen und Visionen. Während besagte 
»Dritte Moderne«, angefeuert von Techno-
Titanen mit gewaltiger Finanzmacht, im-
mer mehr Fahrt aufnimmt, zerbröckelt 
gleichsam unsere Identität. Das empört 
und verstört. Es liegt auch eine tiefe kol-
lektive Demütigung darin. 

Und zugleich: Vielleicht ist dies ein großer 
Moment. Denn, wie es scheint, zeigt sich 
hier – beschämend, schmerzhaft, unaus-
weichlich – etwas, das dringend als Ein-
sicht integriert werden will. Nämlich die 
Notwendigkeit, Demut zu praktizieren.

Zwischen Hochmut 
und Kleinmut
In Demut steckt das Wort Mut. Mut ent-
faltet sich zwischen Hochmut und Klein-
mut. Hochmut – Hybris – ist, das sehen 
wir jetzt, keineswegs nur charakteristisch 
für die abendländisch geprägte Moder-
ne. Er grassiert auch in unseren Reihen in 
Form einer Haltung, die, siehe die jüngsten 
Wahlergebnisse, immer mehr Menschen 
als Arroganz, als Überheblichkeit wahr-
nehmen. Kleinmut äußert sich in Resig-
nation, Larmoyanz, Zynismus, Zukunfts-
angst. Der Mut, um den es hier geht, ist 
wohl ein jetzt erst recht unverbrüchlich 
lebensdienliches Sein und Arbeiten, ge-
speist aus Demut.

Kompost für solchen Mut gibt es vie-
lerlei. Etwa nicht mehr so sehr in der Zu-
kunft liegende Ziele zur Richtschnur des 
Handelns zu machen, sondern bewusst, 
verstärkt aus »Gegenwartsfähigkeit« zu 
schöpfen. Unser Engagement für eine le-
bensdienliche Welt so zu gestalten, dass 
jeder Schritt, jeder Augenblick Sinn und 
Stimmigkeit ganz und gar in sich selbst 
trägt – völlig losgelöst von vermeintlichem 
Erfolg oder Misserfolg. Die Bhagavad Gita 
hierzu vor mehr als zweitausend Jahren: 
»Du hast ein Recht auf das Handeln, aber 
nur auf das Handeln an sich, nicht auf des-
sen Früchte. Mache nicht die Früchte zum 

Beweggrund deines Handelns. Und sei nicht 
der Untätigkeit verhaftet.« 

Andere Menschen denken
Im Foyer des Berliner Gorki-Theaters fin-
det sich eine Installation des chilenischen 
Künstlers Alfredo Jaar mit dem Titel »An-
dere Menschen denken«. Sie knüpft an John 
Cage an, der 1927 als 15-Jähriger bei einem 
landesweiten Redewettbewerb seine Schule 
vertrat. Die konfliktgeladenen Beziehun-
gen zwischen den USA und  Lateinamerika 
thematisierend, erbat Cage einen Moment 
des Innehaltens, der Stille als Zäsur, um das 
Anhören des anderen zu ermöglichen. Sind 
wir heute bereit, eine offene, fragende, zu-
hörende, resonanzbereite Geisteshaltung 
zu praktizieren? Fremdes Wollen anzu-
erkennen? Wirklich verstehen zu wollen, 
welche Bedürfnisse sich jeweils äußern? 

Und, inzwischen wissen selbst wir als 
Abkömmlinge der westlich geprägten Mo-
derne: Auch ein Berg »denkt« (Aldo  Leopold). 
Flüsse, Wälder, Ökosysteme, jedes Blatt, 
jedes Insekt: Alles ist Ausdruck von Be-
deutung, von Sinn. Finden wir den Mut, 
die Demut, eine empfängliche, lauschende 
Haltung gegenüber der lebendigen Mitwelt 
zu kultivieren? In ein Spüren zu finden – 
ein Spüren des Seins, das immer ein Mit-
sein ist? Politisches Handeln an solchem 
Spüren auszurichten?

Wegweisend bei all dem dürfte diese 
Maxime des brasilianischen Anthropolo-
gen Eduardo Viveiros de Castro sein: Lasst 
uns – heute mehr denn je – ein »biokos-
mopolitisches Gewissen« einbringen, ver-
bunden mit einer »nichtmateriellen In-
tensivierung unserer Lebenspraxis«. ■

»Waren wir nicht überzeugt, die Pioniere einer sozial 
und ökologisch befriedeten Gesellschaft zu sein?«

Ea
rl

y 
Sp

ri
n

g,
 Y

an
g 

Yo
n

gl
ia

n
g,

 2
01

9,
 G

ic
le

e 
Pr

in
t

Dr. Hildegard Kurt
ist Kulturwissenschaftlerin, Autorin, Mitbegründerin des
und.Institut für Kunst, Kultur und Zukunftsfähigkeit e. V.
(und.Institut) in Berlin und Mitglied des redaktionellen
Beirats von evolve.

www.und-institut.de
www.hildegard-kurt.de

schwerpunkt

EVOLVE 49 | 2026 53


