
Weitere Informationen 
zum Buch hier.

Steinfurter Str. 555 
48159 Münster

Fon 02 51 – 2 65 04-0 
Fax 02 51 – 2 65 04-26 

info@waxmann.com 
www.waxmann.com

DIGITALER BUCHAUSZUG

Christian Brunnthaler,  
Jakob Kelz, Silvia Kopp-Sixt,  

Katharina Ogris (Hrsg.)

Fokus Grundschule Band 4
Grundschule für morgen:  

Entwicklungslinien und  
Perspektiven

2025, 348 Seiten, br., 39,90 €,  
ISBN 978-3-8188-0080-2

E-Book: Open Access 
doi.org/10.31244/9783818850807

Hildegard Kurt

Erkundung am Epochenrand
Schulen als Treibhäuser für  

Kreativität und Resilienz

www.waxmann.com/buch200080
https://www.waxmann.com/buch200080
http://www.waxmann.com/buch200080
http://www.waxmann.com/buch200080
http://www.waxmann.com
mailto:info%40waxmann.com?subject=


Hildegard Kurt 
Erkundung am Epochenrand
Schulen als Treibhäuser für Kreativität und Resilienz

Abbildung 1:	 Erkundung am Epochenrand.

1. 	 Einführung

Auf dem Grundschulkongress selbst hatte diese Keynote einen eher performativen 
Charakter, sie entfaltete sich aus einer vor Ort entstehenden Zeichnung. Anstatt das 
hier reproduzieren zu wollen, versucht die vorliegende Version, den Geist des Vorge-
tragenen lebendig werden zu lassen, indem sie zentrale Aspekte daraus vertieft. Ein 
weiteres Charakteristikum dürfte sein: Im Fokus stehen nicht didaktische oder bil-
dungspolitische Fragen. Dieser Text lädt vielmehr dazu ein, den Alltagsbetrieb bzw. 
das System Schule aus einem gewissen Abstand heraus zu betrachten, um den weite-
ren Horizont dessen in den Blick zu bekommen, wofür unsere Kinder angemessene 
Bildung und Kompetenzen, wofür sie in wachsendem Maße Kreativität und Resilienz 
benötigen werden. Im Kern beleuchtet der Beitrag einen Weltbezug, der nicht mehr 
auf Nutzen und Kontrolle aus ist, sondern auf das Kultivieren von Lebendigkeit. Die 
Denkfigur Epochenrand kann hierbei eine Art Kompass sein, indem sie hilft, dem Spe-
zifischen unserer Gegenwartslage auf die Spur zu kommen. 

Während also die nachfolgenden Ausführungen insgesamt kulturwissenschaftlich 
sind, liegt ein Schwerpunkt auf jenem erweiterten Verständnis von Kunst, wofür einst 
Joseph Beuys die Maxime „jeder Mensch ist ein kreatives Wesen“ (Zumdick, 2001, 
S.  92) prägte: Jedem Menschen wohnt per Geburt ein kreatives, schöpferisches Ver-
mögen inne (Harlan, 1986). Im besten Falle generiert der vorliegende Text Richtkräfte 



Erkundung am Epochenrand 31   

(Beuys), um vom Feld der Bildung aus das, was ist und was kommen wird, zu bewäl-
tigen – als offene Gesellschaft. 

2. 	 Am Epochenrand?

Wenn das überkommene Modell des Erziehens und Schulveranstaltens heute dys-
funktional erscheint, dürfte dies eines von vielen Symptomen jener Polykrise sein, die, 
vielfach medial thematisiert und wissenschaftlich analysiert, inzwischen weithin das 
Alltagsbewusstsein beherrscht. Zu deren zentralen Faktoren zählen der soziale und 
politische Zerfall unserer Gesellschaften sowie die rasante, kaum kontrollierte Aus-
breitung von KI – offenbar schon mittel-, wenn nicht gar kurzfristig könnte etwas wie 
die Vorherrschaft einer selbstbewussten künstlichen Super-Intelligenz (ASI) zur realen 
Perspektive werden. Darüber hinaus oder vielmehr darunter, nämlich auf im Wort-
sinn elementarer Ebene, gibt es einen weiteren menschheitsgeschichtlich beispiellosen 
Befund: Die bio-physischen Belastungsgrenzen unseres Planeten sind erreicht. Das 
lebende System Erde steht vor Kipppunkten mit unabsehbaren Folgen. Und verstö-
rend klein das verbleibende Zeitfenster, um derlei abzuwenden.1 Schon in den nächs-
ten zwei, drei Jahrzehnten braucht es, so die Erdsystemwissenschaften, einen epo-
chalen Wandel: weg von einem techno-ökonomischen System, das auf Nutzen und 
Kontrolle aus ist, hin zu einem Weltbezug, der unser aller geteiltes Lebendigsein – das 
Lebendigsein aller Menschen wie auch der anders-als-menschlichen Lebewesen – in 
seiner ganzen Vielfalt würdigt, wertschätzt, kultiviert. Die französische Philosophin 
Corine Pelluchon oder auch der Philosoph und Biologe Andreas Weber sprechen von 
einem zu verwirklichenden Zeitalter des Lebendigen (Pelluchon, 2024; Weber, 2016).

De facto aber erleben wir: Auch mit ökologischen Abgründen in Sichtweite geht 
das „business as usual“ ungebremst weiter, ist die brutal unverantwortliche Dynamik 
des Weltkapitalismus völlig ungebrochen. Das löst allerorts, auch und gerade unter 
jungen Menschen, Resignation, Zynismus und Zukunftsangst aus. Wo gibt es Ermuti-
gendes, Inspirierendes, das Kraft für konstruktives Handeln spendet? Wie kann Schule 
zu einem Ort werden, der Kindern in einer solchen Lage zu Resilienz, Selbstvertrauen 
und Anpassungsfähigkeit verhilft, der Zukunftsfähigkeit in ihnen veranlagt? Und um 
welche Zukunftsfähigkeit geht es hier? 

Richten wir von hier den Blick zunächst kurz zurück: Was bringen wir mit an die-
sen Epochenrand – persönlich, aber auch und gerade als Institutionen, als Schulen?

2.1 	Der unsichtbare Rucksack

Seit den Erkenntnissen der Allgemeinen Systemtheorie lassen sich Individuen und 
genauso kollektive Entitäten wie Organisationen und Institutionen, zum Beispiel 
Schulen, als lebende Systeme betrachten. Jedes lebende System trägt, bildhaft gespro-

1	 Vgl. Potsdam-Institut für Klimafolgenforschung, Kippelemente – Großrisiken im Erdsystem, 
https://www.pik-potsdam.de/de/produkte/infothek/kippelemente/kippelemente

https://www.pik-potsdam.de/de/produkte/infothek/kippelemente/kippelemente


Hildegard Kurt    32

chen, so etwas wie einen unsichtbaren Rucksack mit sich. Dieser enthält auf der obers-
ten Ebene den Schatz sämtlichen erworbenen Wissens und das gesamte Spektrum an 
erinnerten Erfahrungen. Darunter, weniger zugänglich, in der Regel kaum bewusst, 
finden sich die Muster, Gewohnheiten, Konditionierungen und Automatismen, die 
unser In-der-Welt Sein prägen – auch, um beim Beispiel zu bleiben, als Schule. Wie 
mühevoll es oft ist, dem auf die Spur zu kommen. Noch weiter unten liegt alles, was 
sich in der Vergangenheit an Schmerz und Schuld angesammelt hat, mithin an erlitte-
nem und an begangenem Unrecht. Und ganz tief unten im unsichtbaren Rucksack, so 
versteckt, als sei es gar nicht da, lagert, was ein Mensch oder ein Kollektiv an Trauma 
mit sich trägt. Meist erst, wenn durch irgendetwas getriggert, kommt diese tiefe, ver-
drängte Schicht als lähmende, vernichtende Macht zum Vorschein, während sie die 
übrige Zeit latent und unerkannt ihre aushöhlende Wirkung entfaltet. 

All das, der gesamte Inhalt des unsichtbaren Rucksacks, informiert unser Welt-
wahrnehmen, unsere Haltung und unser Handeln in jedem Augenblick – also in 
dem, was das Alltagsbewusstsein Gegenwart nennt. Doch ist solche Gegenwart nicht 
lediglich ein Konvolut und ein Extrapolieren von Vergangenem, wenn auch in immer 
neuen Varianten? Wie kann oder könnte hieraus Zukunftsfähigkeit entstehen? Von 
der Art, wie sie jetzt, am Epochenrand, gebraucht wird – nämlich als Fähigkeit, indi-
viduell, vor allem aber auch kollektiv aus Pfadabhängigkeiten und Systemlogiken her-
auszutreten? 

2.2 	Zukunftsfähigkeit

In der Regel wird zukunftsfähig synonym mit nachhaltig verwendet, für das engli-
sche sustainable. Doch haben diese Begriffe völlig unterschiedliche Konnotationen. 
Während Nachhaltigkeit aus der Forstwirtschaft stammt und dort für das Prinzip 
steht, einem Wald nur so viel Holz zu entnehmen, wie in wirtschaftlich überschauba-
ren Zeiträumen nachwächst, verweist Zukunftsfähigkeit auf eine Fähigkeit – und mit-
hin auf den Akteur des Geschehens. Tatsächlich haben wir Menschen ja, als vielleicht 
einzige Lebewesen, die Fähigkeit, Phänomene nicht nur auf der Grundlage bisheri-
ger Erfahrungen und von bislang Gewesenem wahrzunehmen, sondern auch in ihren 
Potenzialen – in dem, was sie noch nicht oder noch nie gewesen sind. Wir können 
mithin nicht nur auf die Zukunft hin denken, sondern, spannender, von der Zukunft 
her. Sind wir doch zum Beispiel in der Lage, in einem Kind Potenziale wahrzuneh-
men, von denen dieses Kind nicht einmal etwas ahnt. Wir können etwas von dem 
erkennen, was mit einem Kind gemeint ist, etwas von seinem Stern. Genauso können 
wir das Potenzial einer Schule, auch wenn bislang noch nicht verwirklicht, erspüren. 
Und die Art, wie dieses Etwas, das noch nicht Wirklichkeit ist, wahrgenommen, für 
wahr genommen wird oder auch nicht, formt es mit. Man stelle sich nur die Zukunft 
eines Kindes vor, dessen Potenzial von niemandem in seinem ganzen Umfeld je gese-
hen wird … Zukunftsfähig sein heißt daher, Orientierung nicht allein aus dem zu 
beziehen, was faktisch vorliegt, sondern empfänglich zu sein für die Werdekräfte der 
Welt, die solche Bewusstheit brauchen (Kurt, 2010, 2017).



Erkundung am Epochenrand 33   

In diesem Zusammenhang hat sich auf dem Feld der Organisationsentwicklung, 
nicht zuletzt im Bildungsbereich, inzwischen vielerorts die Theorie U etabliert, vertre-
ten namentlich durch den Transformationsforscher Otto Scharmer. Ihm zufolge zeich-
net sich seit Anfang der neunziger Jahre ab, dass, bildlich gesprochen, weltweit der 
„alte soziale Körper“ im Sterben liegt. Die alten Formen kollektiven Verhaltens tra-
gen nicht mehr, immer weniger lassen sich soziale Prozesse mit den Methoden von 
gestern gestalten. Angesichts dessen intendiert die Theorie U einen Paradigmen-
wechsel: Führungskräfte sollen befähigt werden, ihre Einsichten und Entscheidungen 
nicht mehr primär aus dem Horizont des Vergangenen zu gewinnen, sondern aus der 
Zukunft; Lösungswege durch ein Erkennen und „In-die-Gegenwart-bringen“ zukünf-
tiger Möglichkeiten zu erschließen. Methodisch basiert dieser Ansatz auf „Presencing“ 
– eine Wortschöpfung, die das englische „presence“, „Gegenwart“ und „sensing“, „füh-
len“ oder „erspüren“ zusammenbringt. Scharmers Grundlagenbuch Theorie U trägt 
den Untertitel Von der Zukunft her führen (Scharmer, 2009). Entsteht also Zukunftsfä-
higkeit aus Gegenwartsfähigkeit?

3. 	 Ein schöpferisches Vermögen 

Jedenfalls kommt hier eine Dimension jenseits logisch-kausaler Linearität ins Spiel; 
etwas, das kein Extrapolieren von Bisherigem ist – ein Möglichkeitsraum außerhalb 
des unsichtbaren Rucksacks. Auch Joseph Beuys sah in Bezug auf die Zeit eine nun 
manifest werdende Gegenläufigkeit: Die „bis zu einem gewissen Grad ursächliche“ 
Evolution habe einen „Kulminationspunkt“ erreicht, und nun komme „ein ganz ande-
res Prinzip“: „Also das nenne ich: aus der Zukunft heraus bewegt sich etwas. Da gibt’s 
auch ’ne Ursache, aber die Ursache liegt in der Zukunft, und logischerweise, wenn sie 
in der Zukunft liegt, ist bei der Gegenwart die Wirkung eher da, als sie in der Zukunft 
zu finden ist.“ (Jappe, 1996, S. 243) Hinausweisend über das Terrain bloßer Rationali-
tät ist dieses „ganz andere Prinzip“, diese überraumzeitliche Wirkkraft eine Umschrei-
bung für Kreativität, für jenes schöpferisch Geistige, das dem Menschen innewohnt 
– wohlgemerkt nicht ihm allein. Gemäß der heutigen Evolutionsbiologie darf dieses 
Geistige als Treiber der kosmischen und biotischen Evolution, letztendlich als Evolu-
tionsprinzip angesehen werden (Welsch, 2021, S. 28–32). Die darin liegende Dynamik 
bricht das überkommene Zeitgefüge auf. Sie stülpt, wo sie wirksam wird, scheinbar 
fest gefügte Kausalität um in Paradoxie (Gebser, 2011). Könnte es sein, dass jetzt, am 
nun erreichten Epochenrand, wo die elementare Lebendigkeit der Welt infrage steht, 
besagte Gegenläufigkeit des Schöpfungsprinzips sich unmittelbarer Geltung verschafft? 

In der Humansphäre wird solche Kreativität als Intuition, Imagination und Ins-
piration manifest. Beuys sah darin geistiges Vermögen – nicht etwa einen Gegen-
pol zum Denken, sondern Qualitäten eines höheren Denkens, über bloße Rationali-
tät hinaus. Was bewirken Imagination, Inspiration und Intuition? Auf je eigene Weise 
laden sie dazu ein, das In-der-Welt-Sein zu ent-automatisieren. Innezuhalten, sei es 
für einen Moment. Sich einem (inneren) Bild, einem Ahnen, einem Spüren zu öff-
nen. Berührbar, erreichbar, empfänglich, „resonanzfähig“ (Hartmut Rosa) zu werden 



Hildegard Kurt    34

für etwas, das sich – wie leise, wie unsichtbar auch immer – als wirklich, als möglich 
kundtut. Aus solchem Presencing, solch lauschender Gegenwartsfähigkeit, kann eine 
Geisteshaltung entstehen, die sich nicht mehr so sehr reproduktiv aus dem unsicht-
baren Rucksack speist, sondern aus der heraus genuin Neuartiges in die Welt kom-
men kann.

Natürlich können wir diese latent stets gegebene Präsenz neuartiger Möglichkei-
ten auch verpassen, persönlich, als Organisation, als Schule. Das geschieht ständig. 
Denn während die lebendige Wirklichkeit stets da ist, sind wir es meist nicht. Wir 
sind absorbiert von scheinbar Wichtigerem, unseren Agenden, Lehrplänen, Vorhaben, 
Verpflichtungen etc. Eine solche Geisteshaltung – der Psychologe Charles Tart spricht 
von „Konsens-Trance“ – führt dazu, in der scheinbar unentrinnbaren Linearität des 
Bisherigen mit allen vermeintlichen Zwängen und mentalen Gewohnheiten weiterzu-
trotten. Das aber verurteilt die Welt bzw. das eigene Umfeld, in überkommenen, abge-
lebten, nur zu oft destruktiven Mustern zu verharren.

3.1 	Den Adventus-Raum bewusster integrieren

Erhellend in diesem Zusammenhang und seltsamerweise in der transformativen 
Zukunftsforschung noch nahezu unbeachtet ist eine philosophische Differenzierung 
von Zukunft, auf deren Spur die einstige Weltsprache Lateinisch bringt. Futurum, in 
den romanischen Sprachen und im englischen future zu finden, meint ein Noch-Nicht. 
Das deutsche Zu-kunft hingegen bedeutet, genau besehen, das Herannahen. Es ver-
weist auf ein Kommendes – ein Von-sich-her-Zukommendes, ein Ankommendes und 
ist damit die Übersetzung des lateinischen adventus. Im alltäglichen Sprachgebrauch 
bezeichnet Zukunft unterschiedslos das, was wird und das, was kommt. Die Zeitphi-
losophie jedoch – etwa mit Jacques Derrida, Begründer der Dekonstruktion, oder mit 
dem Philosophen Stefan Brotbeck – macht hier zwei gegenläufige Strömungen aus: 
Futurum und Adventus (Brotbeck, 2005; Derrida & Ferraris, 2001)

Ersteres steht für die Entfaltung, die wie auch immer geartete Extrapolation von 
vorhandenen Möglichkeiten; für eine Zukunft, die durch immanente Naturgesetzlich-
keit oder (und) durch menschlichen Einsatz entsteht. Beispiele sind der Apfelkern, 
aus dem nicht etwa ein Kirschbaum, sondern ein Apfelbaum wächst. Oder eine Ver-
anstaltung, die über Monate hinweg geplant wird, bevor sie dann, wenn auch meist 
nicht exakt so wie erwartet, stattfindet. Oder der Bau einer Stromtrasse quer durch die 
Lande, dem eine immense, minutiös zu überwachende Logistik zugrunde liegt. Auch 
unsere Curricula sind Ausdruck des Futurum, indem sie festgeschriebene, planbare, 
kontrollierbare Lernziele beinhalten.

Adventus steht für eine in der Planungsperspektive der Gegenwart nicht sichtbare 
Zukunft als unableitbare An-kunft, als Zu-Kommen. Erfindungen oder unvorherge-
sehene Errungenschaften auf geistigen, künstlerischen Gebieten sind Adventus-Phä-
nomene. In der Lebenswelt: Völlig unerwartet begegnet einem auf der Straße jemand, 
der bedeutsam für das ganze weitere Leben werden wird. In einem Konflikt entschei-
den sich Akteursgruppen kraft ihrer Freiheit für Aggression oder für die Suche nach 



Erkundung am Epochenrand 35   

einem friedlichen Lösungsweg. Konkrete Beispiele wären das Entstehen der Fridays-
for-Future-Bewegung oder der Überfall Russlands auf die Ukraine sowie der Kampf 
des ukrainischen Volkes um Freiheit und Demokratie. Oder das überraschende Ende 
des Assad-Regimes in Syrien. Solche Geschehnisse sind weder planbar und prognos-
tizierbar noch machbar und kontrollierbar – aber auch nicht beliebig. Sie gründen 
weniger in dem, was ist, als vielmehr in der komplexen Freiheitsdimension menschli-
cher Existenz bzw. lebendigen Seins auf dieser Erde. Sie sind vertikale Impulse in ein 
lineares Geschehen. In der Sprache der Allgemeinen Systemtheorie: Lebenden Syste-
men wohnt prinzipiell eine gewisse Offenheit inne. Sie halten sich nicht an das, was 
die bloße Ratio für möglich hält, sondern lassen Unvorhersehbares zu, sprunghafte 
Entwicklungen, Paradoxien, Emergenzen. Im christlichen Kulturkreis verweist der 
Advent hierauf – als Herankunft eines göttlichen Erlösers, die in keiner Weise fabri-
ziert oder gemanagt werden kann. Nicht von ungefähr geht das englische adventure 
auf lat. adventus zurück. 

Beide Strömungen, Futurum und Adventus, verschränken sich unablässig inei-
nander. Gleichzeitig dürfte gelten: Je mehr wir uns als Individuum und mehr noch 
als Schule mit dem Adventus-Strom vertraut machen, uns in ihm beheimaten, desto 
zukunftsfähiger werden wir, wird unsere Organisation. Denn wirklicher, systemischer 
Wandel ist wohl nur von der Adventus-Sphäre aus initiierbar. Damit er aber realisiert 
wird, muss dann auch die Futurum-Sphäre einbezogen werden.

3.2	 Trauma entmachten

Und es gibt ein weiteres gewichtiges Argument dafür, Gegenwartsfähigkeit zu kulti-
vieren: Kraft einer offenen, empfänglichen, resonanzfähigen Geisteshaltung wird es 
auch möglich, Vergangenes zu verwandeln. Wobei geschehenes Unrecht nicht unge-
schehen gemacht, wohl aber entmachtet werden kann. Ein Beispiel hier ist der his-
torische Kniefall Willy Brandts, damals deutscher Bundeskanzler, vor dem Mahnmal 
des jüdischen Ghetto-Aufstands in Polen. Diese Tat war nicht im Programm vorgese-
hen. Brandt gab sich einer Inspiration des Augenblicks hin. Er ließ sich berühren von 
einer gigantischen Schuld, aufgetürmt in dem, was man Vergangenheit nennt; wandte 
sich ihr zu, bekannte sie in einem wortlosen, öffentlich bezeugten Akt der Reue und 
Scham; vergegenwärtigte sie so. Nichts von dieser Schuld konnte damit aus der Welt 
geschafft werden. Doch um sie herum entstand ein Raum, den es zuvor nicht gege-
ben hatte. Ein Raum, aus dem heraus etwas wesenhaft Neues entstehen konnte. Dieser 
Kniefall war der Beginn der Ostpolitik, einer Politik der Versöhnung mit Polen. 

Auch im bestehenden Bildungssystem hat sich ohne Zweifel viel erlittenes und 
begangenes Unrecht angesammelt, bis hin zu Trauma. Trauma verengt, worauf schon 
das lateinische angus, „eng“, Wurzel unseres Wortes Angst, hinweist. Es verengt den 
inneren Raum jener schöpferischen Imagination, die entscheidend für ein transforma-
tives Handeln ist, weil sie Willenskraft aktiviert. Im Juni 2024, kurz vor dem Grund-
schulkongress, bekannte die katholische Kirche in den USA sich offiziell zu dem 
Unrecht, das sie Generationen von indigenen Kindern in Internaten zugefügt hat. 



Hildegard Kurt    36

Über Unrecht wächst kein Gras. Zugleich gilt: Das Geschehene muss nicht auf immer 
toxisch bleiben. Denn kraft unserer Gegenwartsfähigkeit ist es allerorts und in jedem 
Augenblick prinzipiell möglich, begangene Schuld zu bekennen und um Verzeihung 
zu bitten. Dies kann zu wirklichen Neuanfängen führen, da Bekennende und Ver-
zeihende nicht mehr länger Gefangene ihrer Vergangenheit bleiben müssen (Arendt, 
2023, S. 243).

Aus der Trauma-Therapie ist bekannt, dass bewältigtes Trauma, auch bewältig-
tes kollektives Trauma ein Plus mit sich bringt, erfahrbar als lebendigeres Wahrneh-
men, als Dankbarkeit, Trauer und Freude, als die Kraft, loszulassen und die Kraft, in 
Zukunft stiftendes Handeln zu kommen.

4. 	 Fazit

Wie unsere nicht zukunftsfähigen Gesellschaften generell unterliegen die Bereiche Bil-
dung und Schule sehr einseitig einem linearen Verständnis von Zeit, das – Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft strikt trennend – weitestgehend auf logisch-kau-
sale Zusammenhänge fokussiert, was einen vergangenheitsorientierten Determinismus 
erzeugt. Ein solches Zeitverständnis aber kann keineswegs als neutrale, wissenschaft-
lich fundierte, letztgültige Deutung des Phänomens Zeit gelten, sondern ist in hohem 
Maße interessengeleitet und zweckrational. Den auf materiellen Nutzen, Beherrsch-
barkeit und Kontrolle zielenden Weltbezug der westlich geprägten Moderne wider-
spiegelnd, stellt das verabsolutierte Kausalitätsprinzip eine arge Reduktion der Wirk-
lichkeit dar. Am gegenwärtigen Epochenrand besteht kraft KI die reale Perspektive, 
das Primat der Berechen- und Kontrollierbarkeit aller Lebensvollzüge noch einmal zu 
potenzieren – es in ein letztendlich wohl ungewolltes posthumanes Zeitalter hinein zu 
verabsolutieren. 

Um stattdessen ein Zeitalter des Lebendigen zu verwirklichen, braucht es eine radi-
kale zivilisatorische Musterbrechung: weg von der Fixierung auf einseitig logisch-
kausale, determinierende Muster, hin zu einem In-der-Welt-Sein, das, genährt von 
wachem Spüren, von Imagination, Inspiration und Intuition, Orientierung auch und 
gerade aus dem Potenzialraum bezieht, den wir Zukunft nennen. Solch zutiefst krea-
tive, lebensdienliche Alinearität, hervorgehend aus einem ent-automatisierten, mithin 
ästhetischen Wahrnehmen, zählt zu den entscheidenden blinden Flecken von KI.

„Das Künstlerische muss in allen Fächern präsent sein“, erklärte Beuys (Zumdick, 
2001, S. 128). Schaffen wir Schulen als Treibhäuser für jene primäre, kreative Leben-
digkeit, die „die Schalen der Gewordenheit aufbricht“ (Köhler, 2010, S. 34); als Orte, 
wo der Stern eines jeden Kindes leuchten kann – von vorne, von jenseits alles Erre-
chenbaren. Konkret bedeutet das fächerübergreifende Lern- und Erfahrungsprozesse 
um von Kindern als sinnvoll empfundene, Gemeinschaft stiftende Anliegen herum – 
ein prozesshaftes Erkunden und Gestalten, bei dem es nicht um vorgegebene Lern-
ziele und Leistungen gehen darf. Sondern wo bewusst Wertschätzung geübt wird, Kin-
der und Heranwachsende sich als kreativ erleben können, wo sie Selbstwirksamkeit 
erfahren, Verantwortung üben als Fähigkeit, sich mit Ungelöstem konstruktiv ausei-



Erkundung am Epochenrand 37   

nanderzusetzen, und wo sie sich an diesen Fähigkeiten, diesen Erfahrungen freuen 
können. 

Unsere Kinder und Jugendlichen haben ein Recht darauf, genährt aus den Quellen 
des Schöpferischen zu erblühen. Heute, am nun erreichten Epochenrand, mehr denn 
je. Nur so werden sie wirklich resilient, mithin fähig, unabhängig von vermeintlichem 
Erfolg oder Misserfolg das, was ist und was kommen wird, zu bewältigen – und kon
struktiv, auf lebensdienliche Weisen mitzugestalten. 

Literatur

Arendt, H. (2023). Vita activa oder Vom tätigen Leben (3. Aufl.). Piper. 
Beuys, J. (1977). Eintritt in ein Lebewesen. Vortrag, gehalten am 6.8.1977 im Rahmen der 

documenta 6 in Kassel. Zitiert nach: Harlan, V., Rappmann, R. & Schata, P. (6. Aufl. 
1984), Soziale Plastik. Materialien zu Joseph Beuys. FIU-Verlag. 

Brotbeck, S. (2005). Zukunft. Aspekte eines Rätsels. Verlag am Goetheanum.
Derrida, J. & Ferraris, M. (2001). A Taste for the Secret. Wiley. 
Gebser, J. (2011). Ursprung und Gegenwart. Zweiter Teil (5. Aufl.). Novalis.
Harlan, V. (1986). Was ist Kunst? Werkstattgespräch mit Beuys. Urachhaus.
Jappe, G. (1996). Beuys packen. Dokumente 1968–1996. Lindinger + Schmid.
Köhler, Henning (2010). Der menschliche Lebenslauf als Kunstwerk. FIU-Verlag.
Kurt, H. (2010). Wachsen! Über das Geistige in der Nachhaltigkeit. Mayer.
Kurt, H. (2017). Die neue Muse. Versuch über die Zukunftsfähigkeit. thinkOya.
Pelluchon, C. (2024). Die Durchquerung des Unmöglichen. Hoffnung in Zeiten der Klima-

katastrophe (2. Aufl.). C.H. Beck.
Scharmer, O. (2009). Theorie U. Von der Zukunft her führen. Carl-Auer. 
Weber, A. (2016). Enlivenment. Eine Kultur des Lebens. Versuch einer Poetik für das 

Anthropozän. Matthes & Seitz.
Welsch, W. (2021). Im Fluss. Leben in Bewegung. Matthes & Seitz. 
Zumdick, W. (2001). „Der Tod hält mich wach“. Joseph Beuys – Rudolf Steiner. Grundzüge 

ihres Denkens (2. Aufl.). Pforte. 




